
 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

47 

MỐI QUAN HỆ GIỮA FOLKLORE VÀ VĂN HỌC VIẾT 

QUA VẤN ĐỀ TIẾP BIẾN CÁI KỲ ẢO TỪ TRUYỆN KỂ DÂN GIAN 

ĐẾN TRUYỆN TRUYỀN KỲ TRUNG ĐẠI 

Nguyễn Thị Kim Ngân0F

1 
Khoa Văn, Trường Đại học Sư phạm, Đại học Huế 

Email: nganpedagogy@gmail.com 

TÓM TẮT  

Sau khi nghiên cứu một cách sâu rộng về văn học dân gian truyền thống, folklore học bao 
giờ cũng chuyển mối quan tâm của mình từ một xã hội trong quá khứ sang một mối liên 
hệ với quá khứ gần, với hiện tại thậm chí là tương lai. Bởi suy cho cùng, nghiên cứu văn 
học dân gian là để dự đoán/định hình hình dạng của văn chương truyền thống. Điều này 
chỉ có thể thực hiện đầy đủ khi được đặt trong mối tương quan với các thời kì văn học 
khác nhau. Đó là lý do tại sao các nhà nghiên cứu trên thế giới cũng như ở Việt Nam 
quan tâm và luôn muốn tìm hiểu ngày một nhiều hơn về mối quan hệ giữa truyện kể dân 
gian với các tác phẩm văn học kỳ ảo. Trong bài viết này, chúng tôi giới hạn sự quan tâm 
của mình về mối quan hệ đặc biệt trên qua trường hợp tiếp biến cái kỳ ảo từ truyện kể 
dân gian đến truyện truyền kỳ thời trung đại. 

Từ khoá: folklore, truyện kể dân gian, kỳ ảo, truyện truyền kỳ trung đại. 

 

1. Đặt vấn đề 

Northrop Frye, nhà phê bình và lí luận văn học tiêu biểu của thế kỷ XX, trong 
công trình Giải phẫu phê bình, khi nhận xét việc sử dụng truyện kể dân gian với tư cách 
là chất liệu nghệ thuật vừa cụ thể, vừa ngầm ẩn trong các tác phẩm văn học hư cấu đã 
nhận định: “Truyện kể dân gian hình thành một chuỗi biến thiên với các truyện kể hư 
cấu khác. Nhà văn quan tâm đến truyện kể dân gian với cùng một lý do như những nhà 
họa sĩ quan tâm đến sự sắp xếp tĩnh vật trong bức vẽ: bởi vì chúng minh họa cho những 
nguyên tắc kể chuyện cơ bản, cùng có kiểu yêu cầu đối với nhà văn viết truyện hư cấu 
mà truyện kể dân gian đòi hỏi. Nó ban tặng cho anh ta một cái khung đã được định sẵn, 
xưa cũ trước cả thời trung cổ, và cho phép anh ta cống hiến hết mọi năng lượng của 
mình trong việc bổ sung các thiết kế của nó” [1]. Nhận định này đã cho thấy sự ảnh 
hưởng sâu sắc của các câu chuyện dân gian lên các thể loại văn học ngoài folklore và 
chỉ rõ mối quan hệ, sự tác động qua lại mật thiết giữa những câu chuyện truyền khẩu, 
một hình thức tự sự phổ quát của toàn nhân loại với các tác phẩm văn học viết ở từng 
giai đoạn khác nhau trong các nền văn minh của chúng ta. 

Truyện kể dân gian cho đến ngày nay vẫn chưa hề mất đi sức sống mãnh liệt và 
vai trò độc đáo của nó đối với cộng đồng. Trong hơn một thế kỷ qua, chúng ta chứng 
                                                           
1 Nghiên cứu sinh 

mailto:nganpedagogy@gmail.com


 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

48 

kiến sự quan tâm ngày càng tăng của các nhà khoa học đối với truyện truyền khẩu. Với 
tất cả những hoạt động khoa học tâm huyết ấy, rất nhiều công trình nghiên cứu công 
phu và sâu sắc về truyện kể dân gian đã được các nhà khoa học công bố rộng rãi trên 
toàn thế giới. Những hoạt động khoa học đó đã mang ánh sáng đến với những vùng tối 
và sửa chữa lại nhiều lý thuyết của thời kỳ đầu. Điều này khiến cho việc nghiên cứu 
truyện kể dân gian càng lúc càng trở thành một lĩnh vực hấp dẫn, thu hút được sự quan 
tâm của đông đảo các nhà khoa học, cũng như khích lệ việc áp dụng các lý thuyết mới 
vào việc nghiên cứu và soi sáng nhiều vấn đề còn bỏ ngõ. Bên cạnh đó, sau khi nghiên 
cứu một cách sâu rộng về văn học dân gian truyền thống, folklore học bao giờ cũng 
chuyển mối quan tâm của mình từ một xã hội trong quá khứ sang một mối liên hệ với 
quá khứ gần với hiện tại, thậm chí là tương lai. Bởi suy cho cùng, nghiên cứu văn học 
dân gian là để dự đoán/ định hình hình dạng của văn chương truyền thống. Điều này chỉ 
có thể thực hiện đầy đủ khi được đặt trong mối tương quan với các thời kì văn học khác 
nhau. Đó là lý do tại sao các nhà nghiên cứu trên thế giới cũng như ở Việt Nam quan 
tâm và luôn muốn tìm hiểu ngày một nhiều hơn về mối quan hệ giữa truyện kể dân gian 
với các tác phẩm văn học kỳ ảo. Trong bài viết này, chúng tôi giới hạn sự quan tâm của 
mình về mối quan hệ đặc biệt trên qua trường hợp tiếp biến cái kỳ ảo từ truyện kể dân 
gian đến truyện truyền kỳ thời trung đại. 

2. Quá trình tiếp biến cái kỳ ảo: từ truyện kể dân gian đến truyện truyền kỳ 
trung đại 

Thoạt tiên, khi tìm hiểu khái niệm “văn học kỳ ảo”, một thuật ngữ dường như có 
nguồn gốc từ sâu trong truyền thống và thường được truy nguyên qua nhiều thế hệ, 
người ta dễ dàng nhận ra phả hệ lâu dài và đáng kính của nó khởi phát từ truyện kể dân 
gian, đặc biệt là truyện cổ tích, nơi “cái kỳ diệu” đóng vai trò chủ chốt. “Cái kỳ ảo” 
trong truyện cổ tích có thể nói là một nhân tố cơ bản và trở thành một yêu cầu có tính 
nguyên tắc đối với các nghệ nhân kể chuyện trong việc kiến tạo nên hình hài của truyện 
kể dân gian. Tính chất này là nền tảng căn bản của thế giới thần thoại, cổ tích… và làm 
nên sức hấp dẫn của một số lượng lớn các câu chuyện truyền khẩu. Đặc biệt, “cái diệu 
kỳ” trong truyện cổ còn thể hiện khát vọng không cùng của con người từ thuở xa xưa 
trong việc thực hiện những cuộc trốn thoát mang tính tưởng tượng của con người vào 
trong thế giới hư cấu thần tiên để bù đắp lại những thiếu thốn trong đời sống hiện thực. 

Cố nhiên, “cái diệu kỳ” không chỉ bó hẹp phạm vi hoạt động của mình trong các 
câu chuyện tự sự dân gian. Việc văn học viết tiếp thu tinh hoa của văn học dân gian 
cũng đồng thời thừa hưởng luôn những mẫu hình tự sự đã được kiến tạo trong các câu 
chuyện cổ từ trước đó. Và “cái diệu kỳ”, từ địa hạt của truyện cổ dân gian đã nghiễm 
nhiên trở thành một trong những năng lượng cơ bản tạo nên diện mạo của các câu 
chuyện kỳ ảo thời trung đại, trong đó truyện truyền kỳ là một minh chứng tiêu biểu. Vậy 
trên thực tế cái kỳ ảo trong các tác phẩm văn học viết, mà đầu tiên là truyền kỳ thời 
trung đại đã sử dụng cái “kỳ diệu” trong truyện dân gian như thế nào? Cùng sáng tạo 
nên những thế giới tưởng tượng mang đậm yếu tố hoang đường, các tác giả truyện 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

49 

truyền kỳ đã vay mượn hay kế thừa những thành tựu nghệ thuật của truyện cổ tích ra 
sao? Con đường ảnh hưởng này đã diễn ra như thế nào? Sự ảnh hưởng này đã biểu hiện 
ra sao sự thay đổi về bản chất của “cái kỳ ảo” trong suốt chiều dài sáng tạo văn học của 
nhân loại? 

Ở đây, chúng tôi sử dụng các tác phẩm trong Truyền kỳ mạn lục của Nguyễn Dữ 
để dẫn dụ cho các lập luận của mình. “Thiên cổ kỳ bút” này được xem là phần kết hợp 
và đưa lên đến đỉnh cao khả năng hòa trộn giữa các câu chuyện tự sự dân gian và văn 
xuôi lịch sử. Theo Bùi Duy Tân, “Truyền kỳ mạn lục là tác phẩm duy nhất của Nguyễn 
Dữ. Sách gồm 20 truyện, chia làm 4 quyển, được viết theo thể loại truyền kỳ. Cốt truyện 
chủ yếu lấy từ những câu chuyện lưu truyền trong dân gian, nhiều trường hợp xuất phát 
từ truyền thuyết về các vị thần mà đền thờ hiện vẫn còn (đền thờ Vũ Thị Thiết ở Hà 
Nam, đền thờ Nhị Khanh ở Hưng Yên và đền thờ Văn Dĩ Thành ở làng Gối, Hà Nội)” 
[2]. 

Như vậy, các chất liệu dân gian có vẻ như là một tố chất khiến chúng ta dễ dàng 
nhận ra một cách nhanh chóng trong những nhà văn thế kỷ XVI, hoặc là dấu hiệu để 
chúng ta có thể sử dụng giải mã các tác phẩm còn xa hơn trước nữa mà Thánh Tông di 
thảo của Lê Thánh Tông, Việt điện u linh của Lý Tế Xuyên, hay Lĩnh Nam chích quái 
của Vũ Quỳnh là những ví dụ. Một vấn đề đặt ra là tại sao ngay từ khi mới xuất hiện, 
văn học viết, mà cụ thể là truyện truyền kỳ lại có nhu cầu sử dụng folklore nhiều đến 
vậy. Người ta thường nghiễm nhiên thừa nhận tình trạng này nhưng không giải thích rõ 
tại sao các tác giả văn học viết lặp lại hiện tượng này ở nhiều nơi trên thế giới. Không 
riêng ở Việt Nam mà ngay cả với văn học lãng mạn Tây Âu thời trung cổ và nhiều khu 
vực văn học khác cũng thường xuyên xuất hiện điều này. Trong Bảng chỉ mục các motif 
văn học dân gian của Stith Thompson có tựa đề “Motif-index of folk-literature: a 
classification of narrative elements in folktales, ballads, myths, fables, medieval 
romances, exempla, fabliaux, jest-books, and local legends” [3], một điều chúng ta có 
thể dễ dàng nhận ra rằng, trong công trình tra cứu kinh điển này của folklore, đặt bên 
cạnh các thể loại rõ ràng là của văn học dân gian như truyện kể dân gian, thần thoại, câu 
đố, ngụ ngôn, truyền thuyết là sự xuất hiện của medieval romances (truyện lãng mạn 
thời trung cổ). Các nhà nghiên cứu folklore theo trường phái so sánh loại hình và so 
sánh lịch sử Mỹ đã nhóm các câu chuyện này, là sản phẩm của nền văn học thành văn 
vào bảng tra các motif của văn học dân gian. Đó là sự thừa nhận về tình trạng thừa 
hưởng, tái tạo và biến đổi các chất liệu dân gian của văn học viết thời kỳ đầu ở Tây Âu. 
Và như chúng tôi đã nói, điều này tương tự cũng xảy ra ở Việt Nam với truyện truyền 
kỳ thời trung đại. 

Sự phụ thuộc của truyện kỳ ảo trung đại ở Việt Nam vào các yếu tố của truyện 
kể dân gian cũng có thể dễ dàng xác nhận nhanh chóng qua bảng chỉ mục các motif 
được phổ biến thông dụng cho cả hai dạng truyện truyền thống và văn học kỳ ảo. Chẳng 
hạn, trong mục Hành trình đến thế giới khác (Otherworld Journeys, Motifs F0–F199) 
[3]. Dưới tiêu đề các motif lớn như (F1) “Hành trình đến thế giới khác như là một giấc 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

50 

mơ”, (F3) “Hành trình đến thế giới khác như là sự xâm chiếm”, (F10) “Hành trình lên 
thiên đường”, (F80- F109) “Hành trình xuống địa ngục”, (F110) “Hành trình đến những 
thế giới khác trên mặt đất”, (F121) Hành trình đến với thế giới của linh hồn, là các 
nhánh với các motif nhỏ khác như: (F81.1) Orpheus – hành trình về cõi chết để mang 
người thân trở về, (F95.1) Lối đi từ nấm mồ xuống địa ngục, (F102.2) Theo tiếng trống 
vào thành phố ma, (F105) Người chết sống lại từ miền đất của cái chết, (F132.1) Thiên 
đường trên những ngọn núi, (F133) Thế giới khác dưới nước, (F160.0.2) Thế giới thần 
tiên lẫn lộn với thế giới người chết, (F162.1) Khu vườn ở thế giới khác, (F163.1) Lâu 
đài trong thế giới khác, hay (F167.11.1) Những con quỷ trong thế giới khác... 

Các câu chuyện trong Truyền kỳ mạn lục của Nguyễn Dữ mà tiêu biểu là chuyến 
hành trình lên tiên theo tiếng gọi tình của Từ Thức, xuống thủy phủ tìm lại người vợ của 
viên quan thái thú họ Trịnh trong Chuyện đối tụng ở long cung, hay lạc vào thế giới liêu 
trai của hồn ma trong Cuộc nói chuyện thơ ở Kim Hoa, Chuyện kỳ ngộ ở trại Tây... đều 
ít nhiều chứa đựng các motif dân gian vừa đề cập. Đây chỉ là một mẫu rất nhỏ trong 
những motif thông dụng được phổ biến cho cả văn chương kỳ ảo lẫn truyện tự sự dân 
gian truyền thống. Những motif này cùng với tục ngữ, câu đố, lời ca vần điệu, và những 
điều tương tự thế, trở thành nguồn cội, nền tảng ban đầu để xây dựng thứ thực tế của thế 
giới thứ hai trong truyện truyền kỳ mà thông qua đó người đọc được kết nối với thế giới 
kỳ ảo này. Qua đó, Nguyễn Dữ đã chứng tỏ khả năng tiếp biến các chất liệu dân gian và 
khiến chúng đạt đến trình độ nghệ thuật cao nhất có thể. Đó là khả năng sử dụng một 
khối năng lượng vô tận cái kỳ ảo trong các motif của văn học dân gian – hấp thu, 
chuyển đổi và tái tạo nó thành những cấp độ cao hơn. Đồng thời, truyện kỳ ảo lúc này 
cố gắng cung cấp một hệ thống phức tạp các tình tiết mà ở đó các bối cảnh đã được trao 
truyền lý tính cao hơn nhằm giải thích cho những sự kiện vốn không thể nào giải thích 
trong folklore. 

Tuy nhiên, các tác giả truyện truyền kỳ phụ thuộc rất nhiều không chỉ vào các 
motif để tạo ra một thế giới thứ cấp nhằm gắn kết và kết nối người đọc, họ còn có thể 
phụ thuộc vào những cấu trúc tương tự lớn hơn như toàn bộ câu chuyện để phục dựng, 
tái thiết hoặc làm mới hoàn toàn trong các tác phẩm kỳ ảo của mình. Trong một số 
trường hợp như đã dẫn lời nhận xét ở trên của Bùi Duy Tân, những huyền thoại, truyền 
thuyết, truyện dân gian, là những câu chuyện kỳ ảo đầy đủ đã được Nguyễn Dữ kể lại, 
mở rộng ra, và cho kết quả như ta thấy. Truyện kể dân gian truyền thống lúc này cung 
cấp một cái gì đó như cấu trúc xương sống của cốt truyện, và tác giả dựa vào cấu trúc 
này để trình bày một chủ đề có thể có hoặc có thể không có tiềm ẩn trong các bản gốc. 

Nguyên nhân của tình trạng tiếp biến cái kỳ ảo từ folklore vào trong truyền kỳ 
trước hết phải đề cập đến khía cạnh quan trọng là khả năng các chất liệu truyền thống đã 
cùng lớn lên với các nhà văn này. Các tác giả trung đại đã dựa vào nền giáo dục của họ 
được chiết xuất từ các nguyên liệu thần thoại, truyền thuyết và lịch sử. Cuối cùng họ 
đưa vào tác phẩm của mình những cảm giác dường như là “quen thuộc”, theo một thể 
thức rất tự nhiên. Bằng cách hấp thu các giá trị văn hóa đại chúng, thu thập các câu 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

51 

chuyện trong bên lề xã hội và thực hành viết những câu chuyện kỳ lạ, xét ở một phương 
diện nào đó, là cách các tác giả trung đại tạo nên một thứ diễn ngôn giải thoát để kháng 
cự lại những khủng hoảng của xã hội. Do đó, có thể thấy với truyện truyền kỳ, các nhà 
văn đã cùng lúc sống hai cuộc đời. Cuộc đời của một tầng lớp có học, tinh hoa, tuân 
theo các lễ nghi phép tắc của của Khổng sân trình, quan phương, nghiêm cẩn và một 
cuộc đời nổi loạn bên trong với các giá trị ngàn đời của dân chúng, tự do, tuân theo các 
quy luật thần bí của tự nhiên và tiếp xúc với tất cả các lực lượng ma quỷ trong thế giới 
tâm linh. 

Bên cạnh đó, việc sử dụng cái kỳ ảo hay các cấu trúc, chất liệu từ trong folklore 
chỉ là bề mặt, sâu xa hơn, các nhà văn viết truyện truyền kỳ như Nguyễn Dữ đã sử dụng 
chúng cho một “mục đích tu từ” [4] (chữ dùng của Roger Abrahams trong Folklore and 
Literature as Performance (Văn hóa dân gian và văn học như là sự trình diễn, 1972). 
Nhà nghiên cứu này nhận định, “Ý tưởng nằm đằng sau đó là để thiết lập nhịp điệu và 
nhấn mạnh sự kỳ vọng về một phản ứng mang tính chất đồng bộ của khán giả” [4]. Diễn 
đạt theo một cách khác là các độc giả của truyện truyền kỳ, những người đã được tiếp 
xúc với các cấu trúc hay các mẫu thức chung từ truyện kể dân gian từ thời thơ ấu của họ, 
một cách có ý thức hay vô thức, đáp ứng với mô hình quen thuộc theo một thể thức như 
tác giả dự đoán. Abrahams nhấn mạnh sẽ xuất hiện “phản ứng đồng bộ của khán giả” 
[4] khi họ tìm thấy cấu trúc folklore trong hình thức của văn học viết. Như vậy, tạo ra sự 
phản ứng đồng bộ là một trong những yếu tố tiên quyết mà các nhà nghiên cứu văn học 
trên thế giới lý giải nhu cầu sử dụng folklore của các nhà văn kỳ ảo. 

Mức độ phức tạp nhất lý giải cho việc văn học kỳ ảo khởi đầu bằng sự phụ thuộc 
vào chất liệu truyền thống đó là việc thừa hưởng tầm mức và nhãn quan văn hóa từ 
trong folklore. Văn học kỳ ảo ủng hộ những giá trị bền vững đã được hình thành từ 
trong các truyện kể dân gian và một lần nữa dựa trên những nguyên tắc đạo đức có tính 
đối lập và minh bạch, được kiến tạo vững chãi trong truyện truyền khẩu để phán xét các 
nội dung đạo đức và xã hội mới được đưa vào cốt truyện truyền kỳ. Trong Tư tưởng văn 
học cổ Trung Quốc, nhận xét về mối quan hệ giữa folklore và văn xuôi nghệ thuật có 
tình tiết tiểu thuyết, I.X. Lixevich cũng cho rằng: “Hướng tới tiểu thuyết - độc giả sẽ đi 
vào một lĩnh vực văn học bị khinh rẻ, nằm ngoài giới hạn của ngôn từ văn học là văn. 
Các tác phẩm tiểu thuyết dường như nằm ngoài phạm vi hoa văn ngôn từ của thế giới- 
không phải ngẫu nhiên mà thành tố đầu tiên của thuật ngữ là chữ tiểu- nghĩa là bé mọn, 
không quan trọng, không đáng kể. Do vậy, văn học tiểu thuyết đã trở thành quỹ đạo chủ 
yếu trên đó diễn ra quá trình thâm nhập của các yếu tố dân gian vào các lĩnh vực khác 
nhau của sáng tác ngôn từ. Và mặc dù văn xuôi dân gian cổ xưa trong dạng thuần túy 
không còn giữ được đến thời chúng ta, nhưng ảnh hưởng của nó có thể cảm nhận được 
một cách rõ rệt qua các tác phẩm thuộc các thể tài khác nhau nhất, trong đó thường nhắc 
lại cốt truyện của nó, các nhân vật của nó, dẫn lại trí tuệ “thông thái” của nó. Các nhà 
lịch sử, triết học, các nhà nghiên cứu văn học và các nhân vật của họ thường hấp thu từ 
kho tàng trí tuệ tập thể, nâng cao “câu chuyện” có ý nghĩa giáo huấn này lên cấp 
“trường hợp” và thường nói về chúng như những điều mà mọi người đều biết rõ” [5]. 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

52 

3. Bước tiến mới của truyện truyền kỳ trung đại trong vấn đề kế thừa chất 
liệu nghệ thuật từ truyện kể dân gian 

Cố nhiên là truyện kỳ ảo trung đại đã thừa hưởng cái kỳ từ trong truyện kể dân 
gian. Song nó sẽ không đạt đến giá trị lớn lao như vậy nếu chỉ dừng ở mức độ kể lại câu 
chuyện truyền thống. Rõ ràng, đã có một bước chuyển vô cùng lớn lao từ cái kỳ diệu 
(marvellous) trong tự sự dân gian để trở thành cái kỳ ảo (fantastic) trong văn học viết, 
như một sự đột phá về mặt ý thức. Trong Truyện cổ tích và truyện kì ảo: Từ cổ xưa đến 
hậu hiện đại (Fairy Tale and Fantasy: From Archaic to Postmodern), Maria Nikolajeva 
cho rằng truyện cổ tích truyền thống nói chung cố gắng bảo lưu những câu chuyện gần 
gũi với phiên bản sớm nhất có thể của nó, mặc dù người kể chuyện mang đặc tính cá 
nhân rõ rệt, và mỗi phiên bản lại phản ánh thời gian và xã hội đặc thù của nó. Văn học 
kỳ ảo là một sáng tạo có ý thức, nơi mà tác giả lựa chọn hình thức phù hợp và tốt nhất 
cho mục đích riêng của họ. Mục đích có thể là giáo hóa, tôn giáo, triết học, xã hội, châm 
biếm, hoặc giải trí, tuy nhiên, văn học kỳ ảo rõ ràng đã khước từ mục đích ban đầu, cái 
tính chất nghi lễ của truyện cổ tích truyền thống. Như vậy, một vấn đề nữa được các nhà 
nghiên cứu nỗ lực nhấn mạnh chính là khả năng tước bỏ các vấn đề thuộc về tính chất 
ma thuật, nghi lễ trong truyện cổ tích khi đưa nó vào truyện kỳ ảo [6]. Chúng tôi lấy ví 
dụ về hành trình đến các thế giới khác nhau cùng xuất hiện trong truyện cổ tích và 
truyện truyền kỳ. 

Truyện kể dân gian thường xuyên xuất hiện hiện tượng các nhân vật di chuyển 
một cách tự do giữa thế giới hiện thực và kỳ ảo một cách phi cản trở trong không gian. 
Đây chính là nguyên nhân làm nên thế giới biến ảo, kỳ lạ và thần tiên của các câu 
chuyện cổ. Nguyên nhân của những hành trình kỳ lạ này, trước hết, do truyện cổ tích là 
thể loại có mối quan hệ sinh thành trực tiếp từ cơ cấu xã hội và từ rất nhiều motif thể 
hiện rất rõ các định chế xã hội mà truyện cổ tích ra đời. Trong đó các nghi lễ hiến tế, 
nghi lễ thụ pháp và nghi lễ trưởng thành chiếm một vai trò vô cùng đặc biệt. Cùng với 
V.IA. Propp, E.M. Melintinsky trong những nghiên cứu theo hướng cấu trúc lịch sử của 
truyện cổ tích cũng dẫn ra rằng: “một số cốt truyện cổ tích chẳng hạn như truyện về 
những người vợ kỳ diệu – những con vật tôtem, truyện về những con vật ăn thịt người, 
những ác thần, về sự đánh nhau với trăn thần và đặc biệt là những chuyến viễn du sang 
một thế giới khác đều có khởi nguồn từ thời kỳ tiền giai cấp và mang dấu vết của các 
nghi lễ hiến tế của người cổ sơ” [7]. Hơn thế nữa, chúng ta biết rằng đóng vai trò vô 
cùng quan trọng trong những ý niệm của con người thời cổ chính là ý niệm về thế giới 
bên kia, đặc biệt là những chuyến viễn du đến những vùng miền xa lạ. Ý niệm này đã 
được chuyển hóa vào trong các nghi lễ hiến tế liên quan đến cái chết và tử thần rồi đi 
vào trong thần thoại. Truyện cổ tích kế thừa thế giới quan của thần thoại và do vậy, đã 
mang theo trong nó nhưng ý niệm xa xôi của con người thời cổ về những cuộc hành 
trình kỳ lạ đến các vùng đất xa xôi, mà thực chất là chuyến đi khám phá đời sống phía 
sau cái chết. 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

53 

Tuy nhiên, trong truyền kỳ, hành trình đi đến thế giới khác đã mang màu sắc 
khác biệt. Việc di chuyển đến thế giới khác trong truyện truyền kỳ của Nguyễn Dữ gần 
như đã đánh mất hoàn toàn các dấu vết liên quan đến nghi lễ của con người thời cổ, 
trong khi vẫn liên tục kế thừa các motif dịch chuyển không gian từ folklore (như motif 
hành trình lên trời, xuống địa ngục, đến thế giới ở long cung, lạc vào các thế giới khác 
trên mặt đất…) và các cốt truyện kể về việc nhân vật đi đến một thế giới khác như Gã 
trà đồng giáng sinh, Chuyện kỳ ngộ ở trại Tây, Chuyện đối tụng ở Long cung, hay 
Phạm Từ Hư lên chơi thiên tào… từ trong dân gian. Cái kỳ ảo, như vậy đã có bước 
chuyển hóa rõ rệt từ chỗ là một đặc điểm về mặt tư duy trong folklore đã biến thành một 
phương tiện nghệ thuật trong văn học kỳ ảo. Trong khi chuyến phiêu lưu của người anh 
hùng trong cổ tích qua các thế giới khác nhau mang đậm màu sắc nghi lễ và hành động, 
thì sự dịch chuyển không gian của nhân vật truyền kỳ mang đậm sắc màu tâm lý với 
những xung động dữ dội về mặt tư tưởng, một thứ dịch chuyển phúng dụ cho những bi 
kịch tinh thần của văn nhân thời bấy giờ. Đó là hệ quả của sự thay đổi con người chức 
năng trong truyện cổ tích sang sự kết hợp giữa con người cảm nghĩ và con người hành 
động ở thể loại mới này của văn học viết. Các nhà văn trung đại đã xây dựng nên những 
cuộc hành trình đến thế giới khác nhằm mô tả trong hình thức lý tưởng nhất những xung 
đột sâu sắc nhất của tâm trí con người, giữa thiện và ác, giữa trật tự và rối loạn. Đồng 
thời khai phóng những năng lượng không thể giải tỏa trong cuộc đời thực ngột ngạt, 
sang một thế giới khác, nơi mà họ tin là công lý có thể được thực thi, và mọi sự xoay 
vần đổi vị trong đời sống này đều được chứng nghiệm bởi các thế lực thần bí ở thế giới 
khác. 

Qua đó, chúng ta cũng nhận thấy rằng, không chỉ truyện kể dân gian vốn được 
xem là sản phẩm của tầng lớp thất học và những người mù chữ, trong thế đối lập với 
giới văn nhân, bản thân thể loại truyện truyền kỳ khi mới ra đời chỉ được xem là những 
tiểu diễn ngôn, bên cạnh diễn ngôn chính thống của thời đại. Vào giai đoạn mới xuất 
hiện, truyện truyền kỳ tồn tại như những văn bản ngoại biên, được viết ra bởi những văn 
nhân không tìm thấy sự hòa giải với các vấn đề của xã hội, bị sang chấn bởi sự đổi thay 
triều đại, chiến tranh, bất công và loạn lạc. Việc tiếp biến cái “kỳ ảo” trong truyện kể 
dân gian để tập trung miêu tả một thế giới kỳ quái, nghịch dị trong không gian nghệ 
thuật của truyền kỳ tiết lộ sự khủng hoảng về bản sắc của các nhà văn trung đại với tư 
cách như là một thành viên được đào tạo bởi hệ tư tưởng Nho giáo. Như thế, thái độ lựa 
chọn và tiếp biến các chất liệu từ nghệ thuật folklore - vốn của tầng lớp cấp thấp và bị 
coi thường, có thể xem xét như một ý thức phản biện xã hội mạnh mẽ, một thái độ thách 
thức và chống lại diễn ngôn trung tâm ngay chính tại trung tâm của tầng lớp tinh hoa. 

Như vậy, khi cái kỳ ảo đã hoàn toàn biến thành một phương tiện nghệ thuật, rõ 
ràng, với việc tái thiết lại từ trong các chất liệu dân gian, nhà văn luôn muốn nó phục vụ 
cho những ý đồ thiết thực của mình. Nếu chúng ta thỏa thuận rằng, thế giới do các nhà 
văn kỳ ảo sáng tạo ra luôn luôn phải tuân theo một nguyên tắc nghiêm nhặt đó là thế 
giới cùng những điều không thể hay nói theo cách của C.S. Lewis, trong Experiment in 
Criticism (Thể nghiệm trong phê bình), truyện kỳ ảo đó là “bất kỳ câu chuyện nào có 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

54 

hòa lẫn với những điều bất khả hoặc siêu nhiên” [8], thì việc sử dụng folklore là điều 
hết sức cần thiết. Đơn giản là vì trong khi cố gắng sáng tạo ra một thế giới thứ cấp đầy 
rẫy những điều phi thực, tác giả truyện kỳ ảo vẫn luôn muốn độc giả cảm thấy thế giới 
kỳ lạ này trở nên ấm cúng và gần gũi hơn với người đọc bằng cách sử dụng cái kỳ ảo từ 
trong folklore. Hay nói cách khác, nhà văn viết truyện kỳ ảo đã sử dụng các chất liệu 
truyền thống, từ các motif đơn lẻ đến toàn bộ câu chuyện tự sự dân gian, cho phép độc 
giả của họ nhận ra rằng, chiều sâu văn hóa của thế giới không thể được tạo ra bởi các 
tác giả, và người ta chỉ có thể khơi dậy khối năng lượng văn hóa vô tận trong tiềm thức 
ấy bằng cách sử dụng các mô thức thẩm mỹ của truyện kể dân gian. Do đó, không phải 
ngẫu nhiên khi các nền văn học viết, không chỉ ở Việt Nam, đều khởi đầu bằng cách sử 
dụng cái kỳ ảo - chất liệu truyền thống của truyện truyền khẩu. 

4. Kết luận 

Trong kho tàng folklore, các câu chuyện truyền khẩu được xem là đặc biệt 
thiêng liêng, có giá trị, luôn được yêu cầu kể lại một lần nữa, một lần nữa, và rồi được 
truyền thừa sâu rộng trong cộng đồng qua nhiều thế hệ. Những chủ đề mà nó quan tâm, 
những kỹ thuật kể chuyện sơ khởi mà nó tạo dựng với rất nhiều các phiên bản khác 
nhau trong văn hóa dân gian, không giới hạn trong phạm vi quan tâm trong tầng lớp ít 
học của xã hội, thậm chí đã trở thành nền tảng và nguồn cội ban đầu cho sự hình thành 
nghệ thuật truyện ngắn thời trung đại, bởi các văn nhân của tầng lớp tinh hoa. Tiếp biến 
cái “kỳ ảo” từ truyện kể dân gian đến truyện truyền kỳ trung đại là minh chứng tiêu biểu 
cho một phương thức tư duy, kỹ thuật tường thuật, quy định kiểu tự sự nhằm tạo ra 
những thế giới kỳ lạ đã di chuyển vào trong văn học viết. Điều đặc biệt là sự thiết lập 
các đặc trưng tường thuật vốn có từ truyện truyền khẩu này đã lớn lên như cách mà một 
nền văn hóa trở nên phức tạp theo thời gian. Nó gắn bó mật thiết vào các lớp khác nhau 
câu chuyện văn học, với khán giả liên quan hay nhiều điều khác nữa. Cái “kỳ ảo” được 
biết đến rộng rãi ở các câu chuyện huyền thoại, truyền thuyết, sử thi và cổ tích này, sau 
đó đã tạo thành một hình thức mà phát triển từ các chất liệu đó, truyện truyền kỳ trở nên 
quy ước hơn, khán giả trở nên hạn chế hơn, người kể chuyện trở nên tinh vi hơn, các giá 
trị chân lý ngày càng trở thành những biểu tượng và ít thể hiện bằng con chữ, nhưng 
trong tất cả đều tồn tại những vấn đề tương đồng mà chúng ta có thể bắt gặp giữa một 
thể loại thuần túy của folklore và một thể loại của văn học thành văn. 

 

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

[1]. Lộc Phương Thủy (chủ biên) (2007). Lí luận phê bình văn học thế giới thế kỷ XX. 
Tập 1, 2. Nxb Giáo Dục, tr. 683. 

[2]. Nhiều tác giả (2005). Văn học Việt Nam, từ thế kỷ X đến thế kỷ XVIII. NXB Giáo 
dục, tr. 505. 



 

TẠP CHÍ KHOA HỌC VÀ CÔNG NGHỆ, TRƯỜNG ĐH KHOA HỌC HUẾ TẬP 1, SỐ 2 (2014) 

55 

[3]. S. Thompson. Motif - index of Folk - Literature, A Classification of Narrative 
Elements in Folk - Tale, Ballads, Myths, Fables, Medieval, Romances, Exempla, 
Local Legends. Indiana University Press, 1955-1958, p. 1403-1782. 

[4]. Jason Marc Harris (2008). Folklore and the Fantastic in Nineteenth-Century 
British Fiction. Published by Ashgate Publishing Limited, p. 55. 

[5]. Lixevich X (2000). Tư tưởng văn học cổ Trung Quốc. Nxb Giáo dục, tr. 249. 

[6]. Maria Nikolajeva (2003). Fairy Tale and Fantasy: From Archaic to Postmodern. 
Wayne State University Press, p. 344. 

[7]. E.M. Meletinsky (2005). Thi pháp của huyền thoại. NXB Đại học Quốc gia Hà 
Nội, tr. 25. 

[8]. Brian Stableford 92005). Historical Dictionaries of Fantasy Literature. The 
Scarecrow Press, p. 276. 

 

RELATIONSHIP BETWEEN FOLKLORE AND LITERATURE BY TURNING 

IN THE FANTASY FROM FOLK TALES TO MEDIEVAL STORY 

Nguyen Thi Kim Ngan 
Department of Literature, College of Education, Hue University 

Email: nganpedagogy@gmail.com 

ABSTRACT 

After an extensive research on traditional society, folklore always turn their concerns 
from a past society in relation to the recent past, present and future evently. Folklore 
research is to predict/forming the shape of traditional literature. This can only be fully 
realized if it was in the relation to the different literary periods. That is why researchers 
around the world and in Vietnam are always interested to learn more and more about the 
relationship between folk tales with the fantasy literatures. In this article, we limited our 
attention to the special relationship by turning in the fantasy from folk tales to medieval 
story. 

Key words: folklore, folktale, fantasy, medieval story. 

mailto:nganpedagogy@gmail.com

	Sự phụ thuộc của truyện kỳ ảo trung đại ở Việt Nam vào các yếu tố của truyện kể dân gian cũng có thể dễ dàng xác nhận nhanh chóng qua bảng chỉ mục các motif được phổ biến thông dụng cho cả hai dạng truyện truyền thống và văn học kỳ ảo. Chẳng hạn, tron...

